
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

Domenica di Pasqua 
Risurrezione del Signore
At 10,34a.37-43; Sal 117 (118); Col 3,1-4; Gv 20,1-9

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  C 16 2025

UN SEPOLCRO «VUOTO»

Il centro della fede cristiana è la 
risurrezione di Gesù, la sua Pasqua.

Nel Vangelo di Giovanni pri-
ma una donna, Maria di Magda-
la, e poi due uomini, Pietro e Gio-
vanni, si recano al sepolcro per 
scoprire e constatare che questo è 
vuoto. Non hanno ancora chiaro 
che cosa sia successo, e sappiamo 
dagli altri racconti evangelici che 
l’imbarazzo, il dubbio e le ipotesi 
di trafugamento del cadavere co-
stituiscono le prime reazioni di 
fronte a tale «vuoto».

È l’incontro con il Gesù risorto 
che cambia la loro «visione», apre 
le loro menti e fa loro credere e te-
stimoniare che il loro Maestro è 
davvero vivo. Certo è avvenuto un 
«passaggio», egli ora è nella pie-
nezza di vita, la sua realtà non è 
più «storica» ma «metastorica», abbraccia tutta la 
storia e tutta la realtà. Ma questo non è facile da ca-
pirsi, c’è bisogno di una comprensione lenta, fatta 
ancora di segni, di «contatti», di sguardi. È quello 
che Pietro stesso ci dice nella prima lettura di questa 
domenica: «Dio lo ha risuscitato al terzo giorno e 
volle che si manifestasse, non a tutto il popolo, ma a 
testimoni prescelti da Dio, a noi che abbiamo man-
giato e bevuto con lui dopo la sua risurrezione dai 
morti» (At 10,40-41).

Che cosa rimane a livello puramente storico? So-
lo una tomba vuota, qualche telo e un sudario. Eppu-
re il Vangelo ci dice che «l’altro discepolo», entrato 
anche lui nella tomba, «vide e credette».

Da quel momento in poi quel sepolcro è diventato 
il luogo privilegiato della fede cristiana, o almeno lo è 
per la maggioranza dei cristiani se teniamo conto che 
per i protestanti il sepolcro, anch’esso vuoto, è in un 
altro luogo, sempre a Gerusalemme.

Per secoli quel luogo è stato protetto, si sono fatte an-
che guerre – chiamate «crociate» –, si sono divisi gli spazi 
tra le diverse confessioni cristiane e questo, anche, non 
sempre in modo pacifico; per tutti questi secoli un infini-

to numero di pellegrini si sono recati lì, a contemplare un 
«sepolcro vuoto» o meglio il «vuoto» di un sepolcro. Un 
«vuoto» che attira, che genera fede, che parla al cuore di 
tante persone e che nessuno può possedere.

Si può «incapsulare» quel vuoto – com’è stato fatto – 
si può litigare per il possesso delle mura che lo contengo-
no – come qualche volta avviene –, ma non si può posse-
dere quel «vuoto». La «verità» che esso manifesta è visi-
bile a tutti, ma non tutti riescono a vederla; eppure in 
quel «vuoto» c’è la risposta a tutte le domande dell’uo-
mo, c’è la consolazione a tutte le sofferenze e a tutti i 
mali del mondo, c’è la sconfitta della morte, c’è la storia 
redenta, c’è la promessa di vita senza fine, c’è il senso di 

ogni singola esistenza umana.
Ma soprattutto c’è la presenza/

assenza di Colui che continuamente 
ci dice: «Ed ecco, io sono con voi 
tutti i giorni, fino alla fine del mon-
do» (Mt 28,20). Non vi è più nessun 
angolo del mondo, infatti, che non 
sia penetrato dalla sua «presenza», 
ogni realtà è immersa in lui, sia essa 
un fiore, un insetto o una semplice 
foglia che cade; tutto è redento e tut-
to è destinato a vivere per sempre.

Bene lo aveva compreso Paolo 
quando scriveva: «La creazione in-
fatti è stata sottoposta alla caducità 
– non per sua volontà, ma per vo-
lontà di colui che l’ha sottoposta – 
nella speranza che anche la stessa 
creazione sarà liberata dalla schiavi-
tù della corruzione per entrare nella 
libertà della gloria dei figli di Dio» 
(Rm 8,20-21).

A questo punto qualcuno potrebbe obiettare: ma 
se questo è vero, perché allora ci sono ancora guerre, 
sofferenze, malattie, ingiustizie; perché l’essere uma-
no distrugge il creato anziché prendersene cura, per-
ché…? Un po’ come in quella storiella, già ricordata 
in un altro mio commento, che racconta la reazione di 
un rabbino alla notizia che gli viene data: «Lo sai che il 
Messia è già venuto?» E il rabbino guarda dalla fine-
stra o apre la prima pagina del giornale e risponde: 
«Non mi pare che possa essere così: il mondo è ancora 
lo stesso».

Sì è vero, il mondo è ancora abitato dalla morte; 
una morte che si manifesta nelle sue molteplici facce: 
guerra, violenza, malattia, cataclismi, terremoti ecc. E 
ciò che vediamo dalla «finestra» o che leggiamo sul 
giornale non sembra farci sperare in meglio. Eppure 
tutto questo «male», tutta questa «morte» non può ri-
empire quel «vuoto», non può impossessarsene. Il 
«vuoto» rimane lì, impossibile da cancellare, impossi-
bile da «fagocitare». Un «vuoto» che parla, che attira, 
che testimonia l’ultima e definitiva «parola» di Dio: 
vita per sempre.

Giovanni Francesco Romanelli, Le tre Marie al sepolcro, 1641. 
Melbourne, National Gallery of Victoria.


